
Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  35 
 

PARADIGMA MODERASI BERAGAMA: RELEVANSI AKHLAK  
RASULULLAH SAW DALAM MENGHADAPI FANATISME BERAGAMA 

 

Fatimah Muna Aridya 

LPTQ Kabupaten Kutai Kartanegara 

Email: ftmhmuna@gmail.com 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi akhlak Rasulullah SAW dalam 
menghadapi fanatisme beragama sebagai pilar utama moderasi beragama. Dalam konteks 
ini, moderasi beragama dipandang sebagai pendekatan untuk mempromosikan toleransi 
dan kerukunan dalam masyarakat yang multireligius. Metode penelitian yang digunakan 
adalah studi kepustakaan, dengan sumber data yang berasal dari buku, jurnal, dan literatur 
ilmiah lainnya yang relevan. Data dikumpulkan melalui pencarian literatur secara 
sistematis dan dianalisis menggunakan pendekatan tematik. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa moderasi beragama yang tercermin dalam ajaran Rasulullah SAW didasarkan pada 
nilai-nilai akhlakul karimah, seperti kesabaran, kejujuran, toleransi, dan kerendahan hati. 
Akhlak mulia tersebut terbukti efektif dalam mencegah sikap fanatisme dan ekstremisme, 
serta menciptakan harmoni antarumat beragama. Implementasi moderasi beragama ini 
terlihat relevan untuk menyelesaikan beberapa konflik keagamaan yang pernah terjadi di 
Indonesia, seperti konflik antara Aswaja dan Wahabi, penolakan pembangunan gereja di 
Cilegon, serta kontroversi Ponpes Al-Zaytun. Rasulullah SAW mengajarkan pentingnya 
dialog antarumat beragama dan menghormati perbedaan keyakinan sebagai kunci 
keberhasilan dalam menciptakan perdamaian. Penelitian menegaskan perlunya pendidikan 
agama yang berorientasi pada moderasi beragama dan penguatan akhlak Rasulullah SAW 
untuk menghadapi tantangan fanatisme keagamaan di era modern. 
 
Kata Kunci: Moderasi beragama, Akhlak Rasulullah SAW, Fanatisme, Toleransi, Dialog 

Antarumat Beragama. 

Abstract 

This study aims to analyze the relevance of Prophet Muhammad's character (akhlak) in 

addressing religious fanaticism as the cornerstone of religious moderation. In this context, 

religious moderation is viewed as an approach to promoting tolerance and harmony within a 

multireligious society. The research employs a literature review method, drawing data from 

books, journals, and other relevant scholarly references. The data were systematically 

collected and analyzed using a thematic approach. The findings reveal that religious 

moderation, as reflected in the teachings of Prophet Muhammad, is grounded in noble values 

such as patience, honesty, tolerance, and humility. These virtues have proven effective in 

mitigating fanaticism and extremism while fostering interfaith harmony. The implementation 

of religious moderation is deemed relevant in resolving various religious conflicts in 

Indonesia, including disputes between Aswaja and Wahabi, resistance to church construction 

mailto:ftmhmuna@gmail.com


Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  36 
 

in Cilegon, and the controversy surrounding the Al-Zaytun Islamic boarding school. Prophet 

Muhammad emphasized the importance of interfaith dialogue and respect for differing beliefs 

as key elements in achieving peace. This study underscores the need for religious education 

that prioritizes religious moderation and the strengthening of Prophet Muhammad's 

exemplary character to address the challenges of religious fanaticism in the modern era. 

Keywords: Religious moderation, Prophet Muhammad’s character, Fanaticism, 

Tolerance, Interfaith dialogue.   

 

PENDAHULUAN 

Berdasarkan laporan data dari Global Peace Index (GPI) tahun 2024 yang diterbitkan 

oleh Institute For Economic and Peace tingkat perdamaian di Indonesia turun satu peringkat 

menjadi negara paling damai ke-4 di wilayah Asia Tenggara dan berada di urutan ke-47 dari 

163 negara di seluruh dunia yang memperoleh angka GPI sebesar 1,8 (Global Peace Index 

2024). Salah satu indikatornya adalah fanatisme beragama yang dalam kurun waktu 20 

tahun terakhir kerap terjadi di Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Beberapa 

konflik beragama yang pernah terjadi di Indonesia, seperti konflik antara Aswaja dengan 

Wahabi, konflik penolakan pembangunan Gereja di Cilegon dan kontrovensi Ponpes Al-

Zaytun yang menyimpan keresahan terhadap perdamaian di Indonesia dan antar umat 

beragama. 

Sejatinya, sebagai umat Islam kita memiliki panduan dalam menghadapi 

problematika keberagaman dalam kehidupan. Al-Qur’an surah Al-Baqarah ayat 143 

menjelaskan tentang wasathiyyah, yang diterjemahkan dalam Bahasa Indonesia sebagai 

sikap netral, tidak memihak manapun ataupun Bahasa akademisnya merupakan sikap 

moderat. Dalam konteks beragama, moderat disebut juga sebagai moderasi beragama yang 

berfokus pada sikap saling menghormati perbedaan yang nyata dalam kehidupan beragama 

secara umum dan agama Islam secara Khusus. 

Tak hanya Al-Qur’an yang dapat menjadi pedoman bagi umat Islam dalam 

menjalankan sikap moderat. Rasulullah SAW sebagai suri tauladan juga memiliki akhlakul 

karimah dalam menjalankan moderasi beragama pada masanya dan hal tersebut masih 

sangat relevan untuk dapat diterapkan dalam kehidupan moderasi beragama pada masa 

kini. 

Berdasarkan paparan tersebut, peneliti berusaha untuk mengangkat lebih dalam 

mengenai akhlak Rasulullah SAW sebagai pilar utama dalam mengikhitiarkan moderasi 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  37 
 

beragama. Tulisan ini akan menggali lebih jauh berbagai nilai-nilai yang diajarkan oleh 

Rasulullah SAW kepada umatnya serta impresinya terhadap hubungan antarumat 

beragama sehingga mampu memberikan gambaran secara gamblang tentang pentingnya 

akhlak Rasulullah SAW dalam menciptakan dan memperkokoh moderasi beragama di 

tengah masyarakat multireligius di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode tinjaun kepustakaan. Studi kepustakaan 

berkaitan dengan kajian teoritis yang didasarkan pada data-data berupa catatan, buku, 

makalah atau artikel, jurnal, dan referensi literatur ilmiah online lainnya yang terpercaya 

untuk menganalisis tentang paradigma moderasi beragama: relevansi akhlak  Rasulullah 

SAW dalam menghadapi fanatisme beragama (Zed, 2008; Subagiya, 2023).  Sumber  data  

yang  digunakan  mencakup  publikasi ilmiah  dari  database  seperti  Google  Scholar,  

PubMed,  dan  database  akademis  lainnya  yang relevan dengan topik penelitian. 

Teknik  pengumpulan  data  dalam  penelitian  ini  melibatkan  pencarian  literatur  

secara sistematis dan komprehensif menggunakan kata kunci yang relevan, Proses  ini 

mencakup  pengumpulan,  penyaringan,  dan  pemilihan  literatur  yang  sesuai  dengan  

kriteria inklusi dan eksklusi yangtelah ditetapkan (Utami, et al., 2021). Kriteria inklusi 

meliputi literatur yang  diterbitkan  dalam  sepuluh  tahun  terakhir,  memiliki  relevansi  

langsung  dengan  topik penelitian, dan tersedia dalam bahasa Inggris atau bahasa 

Indonesia. Kriteria eksklusi mencakup literatur yang tidak relevan, tidak memiliki akses 

penuh, atau tidak memenuhi standar kualitas akademis. 

Teknik analisis data yang digunakan adalah analisis konten dengan pendekatan 

tematik. Data   yang   telah   dikumpulkan   dianalisis   untuk   mengidentifikasi   tema-tema   

utama   yang berkaitan  dengan paradigma moderasi beragama: relevansi akhlak  

Rasulullah SAW dalam menghadapi fanatisme beragama (Rozali, 2022). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Moderasi Beragama Berdasarkan Al-Qur’an dan Hadits 

Sebagai sumber rujukan utama ajaran Islam, Al-Qur’an memberikan gambaran yang 

tegas dan jelas mengenai pentingnya moderasi beragama bagi umat Muslim agar moderat 

dalam beragama. Keseimbangan atau jalan tengah dalam praktik beragama ini niscaya 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  38 
 

mampu menghindarkan kita dari sikap fanatic, ekstrem atau berlebihan (ghuluw) dalam 

beragama. Sebagaimana termaktub dalam surah Al-Baqarah ayat 143 berikut: 

ة َََجَعَلْنٰكُمَََْوَكَذٰلِكََ سَط اََامَُّ سُوْلَََُوَيَكُوْنََََالنَّاسَََِعَلَىََشُهَدَاۤءََََل ِتكَُوْنوُْاَََوَّ اَََعَليَْكُمَََْالرَّ ََكُنْتََََالَّتيَََِْالْقِبْلَةََََجَعَلْناََََوَمَاَََۗشَهِيْد 

سُوْلََََيَّتَّبِعَََُمَنَََْلِنَعْلَمََََالََََِّّعَليَْهَا َ نَََْالرَّ َاٰللَََُّكَانََََوَمَاَۗاٰللَََُّهَدَىََالَّذِيْنََََعَلىَََالََََِّّلَكَبيِْرَة َََكَانَتَََْوَاِنَََْعَقِبيَْهَََِۗعَلٰىََيَّنْقَلِبَََُمِمَّ

حِيْمَ َلرََءُوْفَ َباِلنَّاسََِاٰللَََّاِنَََََّۗايِْمَانَكُمََْلِيضُِيْعََ َرَّ

Terjemah: Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi 

Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat 

(Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui 

(dalam kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. 

Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang yang telah diberi 

petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-

benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia. 

Syaikh Abdullah bin Muhammad dalam Tafsir Ibnu Katsir jilid pertama sebagaimana 

terungkap bahwa kaum Quraisy adalah kaum Arab pilihan, yang terbaik baik secara 

keturunan maupun tempat tinggal. Sebagaimana dikatakan “Rasulullah wasathan fi 

qaumihi” artinya Rasulullah SAW adalah manusia terbaik dan termulia dari garis 

keturunannya (Katsir, 2004). Ketika Allah SWT menciptakan umat ini sebagai ummatan 

wasathan, beliau memberikan keistimewaan khusus kepadanya dengan jalan yang paling 

lurus, syari’at yang paling sempurna dan pemahaman yang paling jernih. 

Profesor Doktor Quraish Shihab dalam bukunya Wasathiyyah Wawasan Ilmu 

Tentang Moderasi Beragama mengatakan bahwa wasath ialah sesuatu itu yang berada 

diantara kedua ujungnya dan merupakan bagian darinya serta berarti juga tengah dari 

segalanya (Imron, 2022). Para ahli ahli bahasa menyimpulkan pengertian wasath 

merupakan “sesuatu yang bersifat wasath haruslah yang tidak terlepas dari kedua sisinya”. 

Nabi Muhammad SAW juga mengajarkan pentingnya moderasi dalam beragama. 

Beliau mengajak umatnya untuk menjaga keseimbangan antara sikap fanatisme dan 

ekstremisme ke arah kanan dan kiri dalam beragama (Ramdhani et al., 2022; Maula, 2023; 

Mustang, 2024). Rasulullah SAW bersabda dalam suatu riwayat hadits yang diriwayatkan 

oleh Ibnu ‘Abbas “Inikah seberapa (besar) yang akan kamu pakai untuk melempar?” lalu 

beliau berkata “Hai semua manusia! Jauhilah melampaui batas (ghuluw) dalam beragama 

karena yang membinasakan (umat) sebelum kamu yakni melampaui batas (ghluw) dalam 

beragama (HR. Ibnu Majah). Hadits ini menjelaskan bahwa Nabi Muhammad SAW 

menekankan kepada umatnya untuk tidak berlebihan dalam melaksanakan agama karena 

dapat mengakibatkan ketidakseimbangan bahkan kehancuran. 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  39 
 

 

B. Akhak Rasulullah Muhammad SAW 

Kepribadian akhlak Rasulullah SAW mencerminkan kesempurnaan akhlak yang 

mulia dalam berbagai aspek kehidupan pribadi maupun sosial (Salsabila et al., 2020). Nabi 

Muhammad SAW selalu berpegang teguh pada sifat-sifat mulia, seperti lemah lembut, 

rendah hati, jujur, sabar, amanah, toleran, ramah dan selalu tersenyum ketika berinteraksi 

dengan siapapun. Bahkan Allah SWT memuji kesempurnaan akhlak Rasulullah SAW dan 

menjadikan Rasulullah SAW sebagai suri tauladan agar manusia bisa mengikutinya. Senada 

dengan perintah untuk menjadikan Nabi Muhammad SAW sebagai suri tauladan, hal ini 

sebagaimana termaktub dalam ayat 21 surah Al-Ahzab berikut: 

خِرَََوَالْيَوْمَََاٰللَََّيرَْجُواََكَانَََل ِمَنََْحَسَنَة ََاسُْوَة ََاٰللََِّرَسُوْلَََِفيََِْلَكُمََْكَانَََلقََدَْ اََۗاٰللَََّوَذَكَرَََالّْٰ َكَثيِْر 

Terjemah: Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang baik 

bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari Kiamat serta 

yang banyak mengingat Allah. 

Imam Al-Mahali dan As-Suyuthi dalam tafsir Al-Jalalain memaparkan perintah Allah 

SWT untuk menjadikan Rasulullah SAW sebagai teladan (Siregar & Musfah, 2022). 

Rasulullah SAW adalah seorang yang berakhlak mulia dengan keteguhan dan kesabarannya 

(Azis, 2024). Kalimat uswatun pada ayat di atas juga dapat dibaca iswatun yang diikuti 

dengan kalimat hasanah (yang baik) untuk dijadikan teladan dalam menghadapi segala 

macam keadaan dengan mengharapkan sepenuhnya pada ketentuan Allah SWT. 

Kalimat uswatun hasanah mengandung arti suri tauladan. Kalimat ini berasal dari 

kata uswah atau iswah yang memiliki makna suatu kondisi manusia apabila mengikuti 

manusia lainnya terhadap kebaikan maupun keburukan (Evi Septiani, n.d.). Berkenaan 

mengenai uswatun hasanah, keteladanan yang dimaksud mengarah pada hal-hal baik yang 

bisa dianut atau dicontoh oleh setiap manusia dalam kehidupan. 

Rasulullah SAW juga mengajarkan dan mempraktikkan pentingnya berbuat 

kebaikan kepada orang lain, berbuat baik kepada tetangga dan menjenguk orang sakit. 

Rasulullah SAW tidak pernah membedakan perlakuannya walaupun berbeda agama, ras, 

suku, budaya dan bangsa. Beliau selalu memuliakan dan menghormati mereka, tidak 

pernah berperilaku kasar dan melakukan perbuatan buruk kepada siapapun. Sebagaimana 

dalam suatu riwayat hadits dari Abdullah bin Al-Ash radhiallahu ‘anhuma, berkata 

“Rasulullah SAW bukanlah orang yang buruk atas perkataan dan perilakunya”. Beliau 

bersabda “Sungguh termasuk dalam golongan orang-orang yang terpilih diantara kalian 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  40 
 

semua yakni mereka yang terbaik akhlaknya (Muttafaqun ‘alaih). Hadits ini memberikan 

menerangkan bahwa Rasulullah SAW sangat menjunjung tinggi akhlak yang terpuji dan 

menerangkan bahwa manusia yang paling baik dilihat dari segi akhlak yang dimilikinya. 

 

C. Akhlak Rasulullah SAW Kunci Keberhasilan Dalam Moderasi Beragama 

Moderasi beragama merupakan konsep penting dalam Islam yang berupaya 

menggapai keselarasan dan keseimbangan dalam beragama (Hermawan, 2020; Nisa et al., 

2021). Gagasan ini bukanlah solusi baru yang muncul belakangan terhadap masalah 

keberagaman dan toleransi. Perlu diketahui bahwa konsep dan nilai moderasi beragama 

melekat pada diri Nabi Muhammad SAW dalam ajarannya, keindahan akhlaknya dan 

tercermin dalam perbuatannya (Mahendra et al., 2022; Pragusti, 2023). Akhlak Rasulullah 

SAW memberikan landasan kokoh yang menjadi kunci keberhasilan dalam moderasi 

beragama. Keindahan akhlak tersebut mencakup banyak hal, seperti kejujuran, kesabaran, 

kasih saying, kerendahan hati dan keadilan. Nabi Muhammad SAW menanamkan sifat- sifat 

tersebut dalam segala aspek kehidupannya. Beliau merupakan contoh sempurna bagi umat 

Islam dalam menjaga hubungan baik dengan Allah SWT, terhadap sesama manusia dan 

lingkungan. Berbagai keteladanan yang dicontohkan oleh Rasulullah SAW dalam 

menghadapi fenomena moderasi beragama sebagai berikut 

1. Lemah lembut 

Rasulullah SAW dan kaum Muhajirin hidup berdampingan dengan masyarakat 

bangsa Arab yang belum memeluk Islam dan kaum Yahudi yang merupakan penduduk 

asli Madinah setelah hijrah dari Makkah ke Madinah. Meski menghadapi tantangan, 

rintangan, fitnah, cemohan dan perlawanan, Rasulullah SAW tetap berucap lemah 

lembut dan berusaha menyatukan potensi dan kekuatan yang ada untuk membentuk 

masyarakat baru yang harmonis. Sebagaimana ditekankan dalam Al-Qur’an ayat 4 

surah Al-Qalam mengenai keindahan akhlak terpuji yang tercermin dari kepribadian 

Rasulullah SAW berikut: 

َعَظِيْمَ َخُلقَُ َلَعَلٰىَََوَانَِّكََ

Terjemah: Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung. 

Dalam tafsir Al-Jalalain, ayat ini menggambarkan mengenai kesempurnaan akhlak 

Rasulullah SAW yang harus diteladani oleh umat Islam (Solihin et al., 2023). Selain itu, 

ayat ini juga sebagai balasan kepada orang- orang yang yang menuduh Rasulullah SAW 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  41 
 

merupakan orang gila. Tuduhan semacam ini dapat dipastikan tidak benar karena 

akhlak Rasulullah SAW sangatlah mulia dan berbudi luhur kepada setiap orang. 

Seperti sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Al-Bukhari yang menceritakan 

bahwa terdapat seorang anak Yahudi yang memeluk Islam karena dibesuk oleh 

Rasulullah SAW dikala dirinya sakit, kemudian Rasulullah SAW menjamin bahwa anak 

tersebut terhindar dari api neraka. Kemuliaan akhlak yang luar biasa inilah sehingga 

mampu menimbulkan simpati dan keinginan golongan non-muslim untuk masuk Islam. 

2. Bersikap Moderat Dalam Berdakwah 

Rasulullah SAW menunjukkan sifat moderat dalam berdakwah dengan 

memberikan kebebasan kepada umat yang berbeda keyakinan. Beliau tidak memaksa 

orang lain untuk memeluk agama Islam. Hal ini sebagaimana disebutkan dalam ayat 

256 surah Al-Baqarah berikut: 

يْنَََِۗفىَََِاِكْرَاهََََلَّ َ شْدَََُتَّبيََّنََََقَدَََْالد ِ َََِمِنََََالرُّ ََباِلْعرُْوَةَََِاسْتمَْسَكََََفقََدَََِباِللَََِّٰوَيؤُْمِنَْ ََباِلطَّاغُوْتَََِيَّكْفرَََُْفَمَنَََََْ الْغيَ 

 عَلِيْمَ َسَمِيْعَ َوَاٰللََُّۗلَهَاََانْفِصَامَََلَََّالْوُثْقٰى
Terjemah: Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah 

jelas jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut dan 

beriman kepada Allah sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang 

tidak akan putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui. 

Asbab Al-Nuzul berkaitan dengan ayat tersebut, dari Ibnu Abbas diriwayatkan 

oleh Ibnu Jarir bahwa beliau mengatakan terdapat perempuan yang kesulitan memiliki 

keturunan. Sehingga dia berjanji kepada dirinya sendiri apabila putranya hidup dia 

akan menjadikannya Yahudi. Ketika Bani Nadhir terusir dan anak-anak kaum Anshar 

ada diantara mereka, mereka berucap “Kami tidak mendakwahi anak-anak kami.” 

Kemudian Allah SWT menurunkan ayat ini. Sebab turunnya ayat tersebut berlaku 

secara umum bukan hanya kepada Sebagian kaum Anshar. 

Syekh Abdullah bin Muhammad dalam kitab tafsir Ibnu Katsir menjelaskan 

makna ayat ini bahwasanya janganlah ada paksaan kepada seseorang dalam 

beragama Islam karena bukti dan dalil sebenarnya sudah pasti sehingga tidak perlu 

ada paksaan kepada seseorang dalam menerimanya. Barangsiapa diberikan cahaya 

pada hatinya dan oleh Allah SWT diberikan hidayah maka dia akan menerimanya. 

Namun, barang siapa oleh Allah SWT dibutakan hatinya, tidak ada pendengaran dan 

hatinya terkunci, maka tidak ada menfaat baginya untuk memaksa dan menekannya 

dalam beragama Islam. 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  42 
 

3. Kerukunan Hidup Beragama 

Kerukunan hidup antarumat beragama erat kaitannya dengan prinsip kesatuan 

dan persatuan bahwa manusia awalnya berasal dari satu keturunan yakni Nabi Adam 

as dan Siti Hawa yang berstatus sama sebagai hamba Allah SWT. Ajaran Islam 

berusahan untuk menghilangkan struktur, etnis, kesukuan dan tingkatan agar 

menghapus kecenderungan yang ditimbulkan dari factor terjadinya diskriminasi 

(Usman, 2023). Sebagaimana telah termaktub dalam ayat 213 surah Al-Baqarah 

berikut: 

ة َََالنَّاسَََُكَانََ احِدَة َََامَُّ نََََاٰللَََُّفبََعَثَََََۗوَّ رِيْنََََالنَّبيِ ّٖ ََالنَّاسَََِبيَْنََََلِيَحْكُمََََباِلْحَق َََِالْكِتٰبََََمَعَهُمَََُوَانَْزَلَََََۖوَمُنْذِرِيْنََََمُبشَ ِ

ََالَّذِيْنََََاٰللَََُّفَهَدَىَََََ بيَْنَهُمَََََْ بَغْي اََالْبيَ نِٰتَََُجَاۤءَتْهُمَََُمَاََبَعْدَََِمِنَْ ََاوُْتوُْهَََُالَّذِيْنََََالََََِّّفيِْهَََِاخْتلَفَََََوَمَاَََۗفيِْهَََِاخْتلََفوُْاََفيِْمَا

سْتقَِيْمَ َصِرَاطَ َاِلٰىََيَّشَاۤءََُمَنََْيَهْدِيََْوَاٰللََََُّۗباِِذْنهََِّٖالْحَق َََِمِنَََفيِْهََِاخْتلَفَوُْاَلِمَاََاٰمَنوُْاَ َمُّ

Terjemah: Manusia itu (dahulunya) umat yang satu (dalam ketauhidan). (Setelah 

timbul perselisihan,) lalu Allah mengutus para nabi (untuk) menyampaikan kabar 

gembira dan peringatan. Allah menurunkan bersama mereka Kitab yang mengandung 

kebenaran untuk memberi keputusan di antara manusia tentang perkara yang mereka 

perselisihkan. Tidak ada yang berselisih tentangnya, kecuali orang-orang yang telah 

diberi (Kitab) setelah bukti-bukti yang nyata sampai kepada mereka, karena kedengkian 

di antara mereka sendiri. Maka, dengan kehendak-Nya, Allah memberi petunjuk kepada 

mereka yang beriman tentang kebenaran yang mereka perselisihkan. Allah memberi 

petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki ke jalan yang lurus (berdasarkan 

kesiapannya untuk menerima petunjuk). 

Dalam kitab tafsir Ibnu Katsir karangan Syekh Abdullah bin Muhammad 

dijelaskan mengenai hakikat manusia sebagai umat yang satu. Setelah munculnya 

gangguan, para Nabi sebagai pemberi peringatan dan pembawa kabar gembira 

kemudian diutus oleh Allah SWT. Dalam hal ini yang pertama kali diutus oleh Allah 

SWT ialah Nabi Nuh alaihi salam. Menurut Ibnu Abbas, agama Nabi Adam merupakan 

agama yang pertama kali dipeluk oleh masyarakat. Akan tetapi, semakin lama mereka 

mulai menyembah berhala. Oleh sebab itu, Nabi Nuh diutus oleh Allah SWT agar 

membimbing mereka kembali ke jalan yang benar. Ayat ini memberikan penegasan 

akan pentingnya persatuan dan kesatuan petunjuk menuju jalan yang benar. 

4. Dialog Antarumat Beragama 

Salah satu realitas yang tidak bisa dihindarkan dalam kehidupan ialah 

keberagaman, Perbedaan ini terkadang menjadi sebab timbulnya konflik permusuhan 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  43 
 

umat agama lain yang mengakibatkan kondisi tidak harmonis dan kondusif (Parawati 

et al., 2021). Permasalahan ini membutuhkan dialog antarumat beragama yang diawali 

pemimpin-pemipin agama guna sebuah pemahaman agama yang utuh diharapkan agar 

setiap umat beragama mampu berpikiran terbuka terhadap pandangan-pandangan 

yang beragam namun tetap meyakini kepercayaan yang dianutnya (Muhtarom et al., 

2020). 

Sejalan dengan prinsip dialog antarumat beragama, hal ini juga dicantumkan oleh 

Rasulullah SAW dalam Piagam Madinah yang merupakan hasil kesepakatan Rasulullah 

SAW bersama dengan berbagai kelompok suku dan agama di Kota Madinah. Ketentuan-

ketentuan yang termuat dalam dokumen ini menjadi landasan kerukunan dan 

keserasian dalam kehidupan yang beragam. Perbedaan agama bukanlah penghalang 

bagi kerukunan hidup di tengah kemajemukkan dalam masyarakat. Sebagaimana 

tertuang dalam pasal 23 Piagam Madinah “Sesungguhnya apabila kamu berselisih 

(pendapat) terhadap suatu hal, maka dasar penyelesaiannya (sesuai ketentuan) Allah 

SWT dan Nabi Muhammad SAW.” 

Isi Piagam Madinah ini menggambarkan pentingnya dialog atau musyawarah dalam 

menentukan sebuah solusi demi kepentingan bersama dengan tetap 

mengembalikannya kepada ketetapan Allah SWT dan Nabi Muhammad SAW. Disisi lain, 

moderasi beragama mempunyai kemampuan untuk menggugah seluruh kelompok 

masyarakat untuk menyumbangkan potensi yang dimiliki setiap orang demi 

terwujudnya kehidupan aman dan sejahtera bagi umat manusia. 

Dalam kalangan masyarakat Madinah, ajaran-ajaran pokok Islam mengenai 

moderasi beragama telah dicerminkan oleh Rasulullah SAW. Berkaitan dengan 

toleransi beragama sebagai bentuk ekspresi ajaran Islam diperlukan pedoman atau 

prinsip dalam melaksanakan moderasi beragama. Sebagai landasan pengamalan 

keyakinan beragama, Islam akan selalu menunjukkan rasa hormat terhadap pemeluk 

agama yang berbeda, selama mereka juga mendukung dan menghargai Islam. 

Sebagaimana dalam Al-Qur’an ayat 9 surah Al-Mumtahanah: 

يْنَََِفىَََِقاَتلَوُْكُمَََْالَّذِيْنََََعَنَََِاللَََُّٰينَْهٰىكُمَََُانَِّمَا نَََْوَاخَْرَجُوْكُمَََْالد ِ ََتوََلَّوْهُمَْ ََانََََْاخِْرَاجِكُمَََْعَلٰ ىَََوَظَاهَرُوْاََدِياَرِكُمَََْم ِ

ىِٕكَََيَّتوََلَّهُمََْوَمَنَْ
ۤ
َالظٰلِمُوْنَََهُمََُفاَوُلٰ

 

Terjemah: Sesungguhnya Allah hanya melarangmu (berteman akrab) dengan 

orang-orang yang memerangimu dalam urusan agama,  mengusirmu dari kampung 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  44 
 

halamanmu, dan membantu (orang lain) dalam mengusirmu. Siapa yang menjadikan 

mereka sebagai teman akrab, mereka itulah orang-orang yang zalim. 

Ayat tersebut memberikan pengertian bahwa ajaran agama Islam sangat 

menjunjung tinggi aspek toleransi terhadap umat beragama lain. Islam tidak melarang 

kita untuk berteman baik dengan pemeluk agama lain. Akan tetapi, apabila ada yang 

memusuhi Islam maka diperlukan ketegasan dalam menghadapi persoalan tersebut. 

Prinsip-prinsip dalam bermoderasi sendiri juga merupakan bagian daripada 

dakwah Islam serta keteladanan yang dicerminkan oleh Rasulullah SAW merupakan 

kunci keberhasilan dalam moderasi beragama. Sebagai umat Muslim sudah seharusnya 

kita menteladani akhlak mulia Rasulullah SAW dalam menjalani ajaran Islam dengan 

sikap yang moderat atau seimbang agar dapat menumbuhkan harmoni dan kerukunan 

hidup beragama serta terhindar dari sikap fanatisme dan ekstremisme dalam 

beragama. 

 

D. Implementasi Akhlak Rasulullah SAW Dalam Kehidupan Moderasi Beragama di 

Masa Kini 

Rasulullah SAW sebagai suri tauladan yang sempurna dalam beragama menjunjung 

tinggi akhlak luhur dan moderat yang mampu diimplementasikan dalam kehidupan sehari-

hari. Oleh sebab itu, implementasi akhlak Rasulullah SAW terhadap penuntasan beberapa 

kasus moderasi beragama yang pernah terjadi di Indonesia meliputi. 

1. Konflik Antara Aswaja dengan Wahabi 

Konflik ini berawal dari adanya perbedaan pemahaman dan praktik dalam 

beragama (Yunus, 2014). Kalangan Aswaja merupakan mayoritas yang paling banyak 

berlaku di negara-negara Muslim. Golongan ini mengapresiasi berbagai bentuk 

keragaman agama, termasuk dalam urusan madzhab fikih, tasawuf dan menekankan 

pentingnya toleransi dan perdamaian sebagai poin mendasarnya. Sedangkan, Wahabi 

merupakan Gerakan keagamaan yang ingin mengembalikan Islam pada bentuk aslinya 

yang mereka artikan penekanan terhadap kesucian dan penolakan pada praktik-

praktik keagamaan yang mereka anggap sesat dan tidak terjadi pada zaman Rasulullah 

SAW. Dalam mengatasi konflik ini serta memperoleh solusi yang seimbang maka 

diperlukan penerapan akhlak bermoderat Rasulullah dalam penyelesaiannya karena 

Rasulullah SAW mendorong umat Islam untuk menjunjung tinggi sikap menghargai dan 

toleransi terhadap perbedaan dalam beragama. Mengimplementasi akhlak Rasulullah 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  45 
 

SAW dalam bermoderat dapat berfokus untuk melakukan dialog yang konstruktif, 

pemahaman dan saling menghormati perbedaan dalam beragama. Pihak-pihak terkait 

perlu berusaha memahami sudut pandang masing-masing dengan sikap terbuka. 

2. Konflik Penolakan Pembangunan Gereja di Cilegon 

Munculnya konflik ini disebabkan karena adanya perbedaan keinginan 

pembangunan Gereja antara umat Islam yang mendukung dan umat Islam yang 

menolak pembangunan Gereja tersebut. Perbedaan cara pandang dan pemahaman 

terhadap toleransi beragama dan kebebasan dalam beragama inilah yang akhirnya 

mendorong terjadinya konflik (Riansyah et al., 2021; Mahfud, 2022; Simarmata et al., 

2024). Dalam hal ini, implementasi akhlak Rasulullah SAW penting untuk dilakukan 

antara lain melalui dialog antarumat beragama sebagai sarana untuk saling memahami, 

menghargai antarumat beragama. Karena sejatinya, Rasulullah SAW merupakan sosok 

yang sangat toleransi terhadap keyakinan dan praktik keagamaan berbagai 

kepercayaan. Bahkan Rasulullah SAW memberikan jaminan kebebasan dan keamanan 

bagi setiap orang dalam menjalankan agamanya. Dengan implementasi akhlak 

Rasulullah SAW ini maka suasana yang saling toleran, damai dan harmonis dapat 

tercipta di tengah masyarakat Indonesia. Berkaitan dengan paparan ini maka 

implementasi akhlak Rasulullah SAW dalam bermoderasi merupakan hal yang sangat 

penting sebagai kunci dalam menyelesaikan kasus-kasus moderasi yang kerap terjadi 

di Indonesia. Agama Islam merupakan agama yang penuh dengan sikap toleran, 

harmonis dan menyukai kedamaian sehingga segala tindakan kekerasan yang 

mengatasnamakan Islam bukanlah Islam yang sesungguhnya. 

3. Konflik Kontrovensi Ponpes Al-Zaytun 

Pondok Pesantren Al-Zaytun di Indramayu merupakan salah satu pondok yang 

terlibat kasus moderasi beragama. Pondok ini menjadi kontrovensi karena ajaran dan 

praktiknya yang dianggap sebagian orang menyimpang dari ajaran pokok agama Islam 

(Amanda, n.d.; Hariyani et al., 2024). Ajaran dan praktik yang dianggap kontrovensi 

antara lain bercampurnya shaf shalat antara laki-laki dan perempuan serta praktik 

Madzhab baru yang disebut sebagai Madzhab Bung Karno. Berbagai contoh praktik 

agama yang berjalan di Ponpes Al-Zaytun ini dinilai sebagai akibat dari salah paham 

dalam bermoderasi atau moderasi yang berlebihan. Implementasi akhlak Rasulullah 

SAW dalam menghadapi hal tersebut diperlukan adanya dialog antarumat beragama 

untuk meluruskan pandangan yang keliru terhadap ajaran agama Islam. Melalui dialog 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  46 
 

ini tokoh-tokoh agama dapat bekerja sama untuk menyampaikan ajaran-ajaran Islam 

yang utuh agar dalam praktiknya nanti tidak menyimpang jauh dari ajaran Islam. Hal 

ini juga menuntut adanya sikap lemah lembut sebagaimana yang dicerminkan oleh 

Rasulullah SAW. 

Toleransi yang diterapkan oleh Ponpes Al-Zaytun seharusnya tidak boleh 

melebihi batasan-batasan tertentu dalam beragama, apabila praktik-praktik ini terus 

dilakukan maka telah menyimpang jauh dari ajaran Islam. Kita diperbolehkan untuk 

menerima serta menghormati ajaran agama lain tetapi tidak boleh sampai mengikuti 

ibadah suatu kaum selain agamanya. Seperti ditegaskan dalam Al-Qur’an surah Al-

Kafirun ayat 6 berikut: 

َََࣖدِيْنََِوَلِيَََدِيْنكُُمََْلَكُمَْ

Terjemah: ”Untukmu agamamu dan untukku agamaku.” 

Dalam tafsir Al-Jalalain ayat ini merupakan penegasan bahwa agama Islam adalah 

agama yang toleran terhadap umat beragama lain dan tidak ada tukar-menukar dalam 

urusan kegamaan. Hal ini bukan berarti menunjukkan bahwa Nabi Muhammad SAW 

meyakini kebenaran akan ibadah kaum Musyrik akan tetapi merupakan wujud 

toleransi agar tidak terjadi perpecahan. Ayat ini menegaskan bahwasanya aspek 

toleransi bukan untuk menyamakan agama lain tetapi sebagai bentuk menghargai 

terhadap keyakinan dan kebebasan dalam beragama. 

 

KESIMPULAN 

Dari pemaparan tersebut dapat ditarik kesimpulan bahwa moderasi beragama 

merupakan sikap menghormati perbedaan yang nyata dalam kehidupan beragama secara 

umum dan agama Islam secara khusus dan bukanlah suatu gagasan yang baru sebagai 

solusi menghadapi keberagaman melainkan telah melekat dalam setiap tindakannya. 

Keindahan akhlak Rasulullah SAW dalam menghargai keberagaman serta mempromosikan 

perdamaian dan mewujudkan hubungan baik antarumat beragama yang ditunjukkan oleh 

Rasulullah SAW bisa menjadi pikiran bagi umat Islam dalam menghadapi fanatisme 

beragama. Hal ini mengharuskan untuk menghargai keberagaman, menghindari sikap 

khusus dan menolak intoleransi. Selain itu, mewujudkan dialog antarumat beragama yang 

terbuka dapat mengokohkan pemahaman menyeluruh mengenai agama sehingga 

keharmonisan antarumat beragama dapat tercipta. Menurut peneliti, dengan menggali 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  47 
 

pengamalan keagamaan yang moderat yang dicerminkan oleh Rasulullah SAW maka akan 

sangat relevan dalam menghadapi fanatisme beragama di Indonesia. 

Berkaitan dengan hal ini, maka diperlukan adanya penekanan terhadap Pendidikan 

agama yang berorientasi terhadap moderasi beragama agar  memberikan  pemahaman  

menyeluruh  terhadap  prinsip-prinsip beragama. Adanya kegiatan untuk mempromosikan 

keindahan akhlak Rasulullah SAW dalam bermoderasi juga perlu dilakukan agar 

masyarakat luas dapat mengetahui dan memahami bagaimana akhlak Rasulullah SAW 

dalam menghadapi keberagaman. Kemudian, peranan tokoh agama dalam menyampaikan 

ajaran agama yang menyeluruh dan membimbing umat terkait fanatisme beragama juga 

berorientasi dalam mempromosikan paradigma moderasi beragama. Selain itu, pemerintah 

juga harus ikut dan terus mendukung serta memfasilitasi adanya dialog antarumat 

beragama yang saling menghargai serta dapat memperkokoh kerukunan dan toleransi 

antarumat beragama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amanda, D. (n.d.). Analisis Wacana Kritis Episode Menguji―Kesaktian‖ Ponpes Al-Zaytun 
Program Catatan Demokrasi TVOne. Fakuktas Dakwah dan Ilmu Komunikasi 
Universitas Islam Syarif Hidayatullah  

 
Azis, T. B. (2024). Konsep Keteladanan dalam Surat Al-Ahzab ayat 21 sebagai Metode 

Pendidikan Islam. 
 
Evi Septiani, T. H. (n.d.). Pesan-pesan Uswatun Hasanah dalam Novel Assalamu’alaikum 

Beijing Karya Asma Nadia. 
 
Global Peace Index 2024: Measuring Peace in a Complex World. (2024). Institute for 

Economics & Peace. http://visionofhumanity.org/resources 
 
Hariyani, E., Duraesa, M. A., Suryani, I., & Revilla, L. (2024). Analisis Framing Berita Dugaan 

Pondok Pesantren Al Zaytun Menganut Aliran Sesat pada Media Online Tempo dan 
CNN. JURNAL SYNTAX IMPERATIF: Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan, 5(3), 491–499. 

 
Hermawan, A. (2020). Nilai moderasi Islam dan internalisasinya di sekolah. INSANIA: Jurnal 

Pemikiran Alternatif Kependidikan, 25(1), 31–43. 
 
Imron, F. (2022). Konsep Moderasi Beragama Perspektif Muhammad Quraish Shihab. UIN 

Prof KH Saifuddin Zuhri. 
 
Katsir, I. (2004). Tafsir Ibnu Katsir Jilid 5. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 545, 19. 
 
Mahendra, K. M. S., Komalasari, B., & Daheri, M. (2022). Moderasi Beragama Menurut M. 

Quraish Shihab. IAIN Curup. 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  48 
 

 
Mahfud, M. Q. (2022). Sikap Toleransi Dan Fenomena Konflik Kehidupan Antar Umat 

Beragama di Kota Cilegon Dalam Perspektif Hadis. As-Syifa: Journal of Islamic Studies 
and History, 1(2), 61–75. 

 
Maula, A. N. (2023). Pendidikan Moderasi Beragama. Penerbit P4I. 
 
Muhtarom, A., Fuad, S., & Latif, T. (2020). Moderasi beragama: konsep, nilai, dan strategi 

pengembangannya di pesantren. Yayasan Talibuana Nusantara. 
 
Mustang, A. (2024). MODERASI DALAM BERBAGAI ASPEK KEHIDUPAN MANUSIA. Dahzain 

Nur: Jurnal Pendidikan, Keislaman Dan Kemasyarakatan, 14(1), 28–38. 
 
Nisa, M. K., Yani, A., Andika, A., Yunus, E. M., & Rahman, Y. (2021). Moderasi beragama: 

Landasan moderasi dalam tradisi berbagai agama dan implementasi di era disrupsi 
digital. Jurnal Riset Agama, 1(3), 731–748. 

 
Parawati, E. D., Nurhidayat, W., & Burhanudin, M. (2021). Manajemen Kerukunan Umat 

Beragama: Solusi Menuju Harmoni. Guepedia. 
 
Pragusti, A. (2023). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam dalam Menanamkan Moderasi 

Beragama Siswa di Sekolah Menengah Pertama Negeri 26 Seluma. UIN Fatmawati 
Sukarno Bengkulu. 

 
Ramdhani, M. A., Sapdi, R. M., Zain, M., Wahid, A., Rochman, A., Azis, I. A., Hayat, B., Bashri, 

Y., Munir, A., & Anam, K. (2022). Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. 
Cendikia. Kemenag. Go. Id (Nd), Accessed March, 29. 

 
Riansyah, A., Mulyani, M., Muhamad Faisal, A.-G., Akbar, S. F., & Hulailah, S. (2021). Faktor 

Penolakan Pembangunan Gereja Oleh Masyarakat Di Kota Cilegon. Ijd-Demos, 3(1), 43–
52. 

 
Rozali, Y. A. (2022). Penggunaan analisis konten dan analisis tematik. Penggunaan Analisis 

Konten Dan Analisis Tematik Forum Ilmiah, 19, 68. 
 
Salsabila, U. H., Jaisyurohman, R. A., Wardani, M. T., Yuniarto, A. A., & Yanti, N. B. (2020). 

Implementasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Pribadi 
Akhlakul Karimah. 

 
Simarmata, M. J., Rizaldy, F. R., Sihombing, L. Y. L., & Amiruddin, M. (2024). Strategi Lobi 

dan Negosiasi dalam Penyelesaian Konflik Sosial: Studi Kasus Penolakan 
Pembangunan Gereja HKBP di Cilegon, Indonesia. Indonesian Culture and Religion 
Issues, 1(2), 12. 

 
Siregar, D. R. S., & Musfah, J. (2022). Model kepemimpinan pendidikan Rasulullah SAW. 

Jurnal Tarbiyatuna: Kajian Pendidikan Islam, 6(2), 203–215. 
 
Solihin, A., Wahid, H. A., & Fikri, A. (2023). Pendidikan Karakater Dalam Perspektif Al-

Qur’an Dan Hadist. Jurnal Multidisiplin Indonesia, 2(7), 1397–1408. 



Al-Qalam Vol. 1 No.1/November/2024  49 
 

 
Subagiya. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam melalui kajian literatur: 

Pemahaman konseptual dan aplikasi praktis. TA’DIBUNA: Jurnal Pendidikan Agama 
Islam, 12(3), 304–318. 

 
Usman, I. (2023). Islam, Toleransi dan Kerukunan Umat Antar Beragama. Borneo: Journal of 

Islamic Studies, 3(2), 117–132. 
 
Utami, M. C., Jahar, A. S., & Zulkifli, Z. (2021). Tinjauan Scoping Review Dan Studi Kasus. 

Radial, 2(9), 152–172. 
 
Yunus, F. M. (2014). Konflik agama di Indonesia problem dan solusi pemecahannya. 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 16(2), 217–228. 
 
Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

َ

 

 

 

 

 

 


